
2026年2月   21 

基督徒生活與教義 

新約 

「看哪，日子將到，耶和華說，我要與以色列家立

新約⋯⋯我要將我的律法放在他們裡面，寫在他們心
上；我要作他們的上帝，他們要作我的子民。」 

耶利米書 31:31,33 

約是雙方訂立的契約或協議。開篇經文中的「新約

」一詞暗示曾有「舊約」。此即律法之約，乃神藉

摩西在西奈山賜給以色列民族的律法。（出埃及記

19-24章；希伯來書8:13） 使徒保羅闡明，律法之約

的諸多特徵不過是「天上事物」的「影兒」，預表

未來新約中「更美之事」的來臨。（希伯來書8:5；

10:1） 

新約的應許源於亞伯拉罕之約，上帝當時應許亞伯

拉罕：「地上萬國都必因你的後裔得福。」（創世

記22:16-18）使徒保羅指出，此後「四百三十年」上

帝才將律法之約賜給以色列。（加拉太書3:15-17） 

他接著反問：「那律法（約）是為甚麼加添的呢？

」並自答：「是因過犯加添的，直到那應許的後裔

來到。」（加拉太書3: 19） 

律法之約是「聖潔、公義、良善」的，由神賜下使

猶太民族認識自身墮落不全的狀態，使「罪……就

顯出極其可憎」，並彰顯他們無法在神面前自稱義

。（羅馬書7:12-14；3:20） 保羅另處闡明：「律法

是我們的保母，引領我們到基督那裡，使我們因信



 

黎明 22 

稱義。」（加拉太書3:24）律法之約旨在向以色列證

明：唯有藉救贖主基督的贖罪之血，方能使他們在

神面前稱義。   

贖罪日的獻祭 

當神將律法之約賜給以色列時，同時也詳細指示如

何建造會幕，並規定其中應獻的祭物。在每年贖罪

日當天，必須獻上流血的祭物。《利未記》第十六

章  

首先，亞倫宰殺「贖罪祭的公牛」，為「自己和全

家贖罪」。其血被帶入至聖所，灑在「施恩座上和

施恩座前七次」。 （利未記16:11-14）。此舉預表

完美之人耶穌甘願獻上自己為贖金，「為要顯明這

贖金是為眾人付的，在適當的時候作見證」。（提

摩太前書2:5,6）保羅另處更明言：「沒有流血，罪

就不得赦免。」（希伯來書9:19-22） 

耶穌在約旦河進行祝聖與聖靈降臨，隨後經歷死亡

與復活（ ），這一切都保證了在上帝「適當的時機

」裡，新約中長久應許的祝福必將在彌賽亞國度中

實現。保羅寫道：「耶穌藉此成了更美之約的擔保

者[希臘文：擔保或保證]。」 「他憑著自己的血，只

一次進入聖所。」希伯來書7:22；9:12；10:10 

使徒保羅向我們保證耶穌就是應許的福氣後裔。他

寫道：「應許原是給亞伯拉罕和他後裔的。聖經說

『後裔』，指的不是眾後裔，乃是單指一個後裔，

就是基督。」（加拉太書3:16） 



2026年2月   23 

耶和華的公山羊獻祭 

以色列人每年贖罪日還獻上第二項祭物，即「為百

姓獻的贖罪公山羊」，其血同樣被帶入至聖所，如

同公牛般「灑在施恩座上和施恩座前」（利未記

16:15）。 公山羊的獻祭象徵當今福音時代忠信跟隨

主的「活祭」，他們「不從世界」，反而每日竭力

藉心思的更新「被改變」，以致能「察驗何為上帝

的旨意——就是善事、蒙悅納、完全的事」。 （羅

馬書12:1-2）。基督獻身追隨者的獻祭，唯因公牛所

象徵的耶穌贖金祭之功績，方蒙天父悅納。正如保

羅闡明：神「在所愛的[耶穌基督]裡，使我們蒙悅納

。我們 藉著祂的血，得蒙救贖。」（以弗所書1:6-7

） 

在曠野會幕制度下，上帝為以色列設立了多種祭祀

。然而唯有兩種祭牲的血能被帶入至聖所，灑在施

恩座上及施恩座前——即贖罪日獻上的公牛祭與耶

和華的公山羊祭。 

理解這兩種祭祀的象徵意義，向來是聖經中偉大的

「奧祕」之一。它教導我們：那蒙應許的祝福後裔

是由眾多肢體所構成。（以弗所書5:23-32；歌羅西

書1:26,27）「因為你們受洗歸入基督的，都是披戴

基督了⋯⋯你們在基督耶穌裡都成為一體了。 你們既

屬乎基督，就是亞伯拉罕的後裔，是照著應許承受

產業的了。」（加拉太書3:27-29）保羅亦宣告：「

身體雖是一體，卻有許多肢體；基督也是這樣。身

體若只有一個肢體，豈能算為身體呢？身體的肢體

雖多，仍是一個身體；基督也是這樣。」（哥林多

前書12:12）  



 

黎明 24 

新約事奉者的訓練  

基督耶穌與祂身體的肢體，將按新約的條款為地上

萬族帶來祝福。保羅解釋：「祂又將我們領受了作

新約的執事。」（哥林多後書3:6）。我們此刻的預

備工作，若能至死忠心，便能使我們有資格與基督

同工，向天然的以色列施行新約，最終更向全人類

施行新約。 這預備乃藉著神的聖靈成就，將祂的律

法「寫在我們心裡」，彰顯於我們的生活與行為中

。因此我們深知：「我們憑己力不能宣稱任何事源

於自己，我們的憑據皆來自神。」（哥林多後書3: 2-

5） 

使徒亦闡明基督身體的肢體，如何在現今時代透過

亞伯拉罕之約的特殊特徵得以培育與驗證。此特徵

由亞伯拉罕之妻撒拉所象徵（加拉太書4:22-31）。

撒拉是「自由之女」，作為亞伯拉罕的正室，歷經

多年不孕後終生下應許之子以撒。 在神的安排中，

亞伯拉罕之約中撒拉的特徵，是為了孕育並發展祝

福的後裔。這後裔將被用來祝福地上萬族。  

《創世記》第24章結尾記載，象徵基督的以撒娶了

象徵基督身體——教會的利百加。第67節明言：「

他母親（撒拉）死後，以撒得了安慰。」 撒拉象徵

亞伯拉罕之約在福音時代運作的特徵——即培育祝

福的後裔，那「小群」（路加福音12:32）。因此她

的離世預示福音時代的終結，此後新約將在基督的

國度中開始施行。 

  



2026年2月   25 

那建造者是神的城 

自神初與亞伯拉罕立約之日，更美之日的應許便已

賜下。使徒寫道：「因著信，他（亞伯拉罕）住在

應許之地，如同住在異鄉，與承受同樣應許的以撒

、雅各同住帳棚。因為他等候那有根基的城，就是

神所設計建造的。」（希伯來書11:9-10） 

在聖經中，城邑常被用作象徵性的政府代表。例如

，實際的耶路撒冷城對猶太人而言，就象徵著以色

列的政府。 前文經節告訴我們，亞伯拉罕所盼望的

這座城（即政權）必有「根基」，意指其力量、穩

定與永恆。這根基正是上帝「公義與正直」、「慈

愛與信實」的聖潔原則（詩篇89:14）。唯有上帝能

為這樣的國度奠定這些特質。  

使徒約翰就此寫道：「我約翰看見聖城新耶路撒冷

由上帝那裡從天而降，預備好了，如同新婦妝飾整

齊，等候丈夫。」（啟示錄21:2）隨後的經文以優美

筆觸描繪了這國度將成就的使命——它將在新約條

款下運行。啟示錄21: 3,4 

新約的中保 

「中保」一詞意指調停者或和解者，在聖經中僅用

於描述雙方締立之約。摩西是律法之約的中保，預

表耶穌——那更美之約的中保。保羅寫道：「耶穌

因更美的應許作了更美的職事，這職事是憑著更美

的應許所立的。」（希伯來書8:6）此處與律法之約

形成對照，當時以色列民須完美履行約中要求方能



 

黎明 26 

得稱義與生命。然因其墮落狀態，他們終究未能達

成。 （希伯來書8:6）此處與律法之約形成對比——

按該約條款，以色列民須完美履行所有要求方能得

稱義與永生。然因其墮落本性，眾人未能遵守條款

，故無人能得永生。（羅馬書3:19-20） 

使徒繼續說：「若那頭一個約沒有瑕疵，就不用尋

求第二個約了。因他指著頭一個約的缺陷說：『看

哪，日子將到，耶和華說，我要與以色列家和猶大

家另立新約。』」 （希伯來書 8:7,8）。首約——律

法之約——是衡量完美之人能否遵守的標準。唯獨

耶穌能成就律法之約，因祂是唯一完全者。馬太福

音 5:17,18 

律法之約無法允許其中保摩西代表每位過犯者行事

，亦無法為他們預備最終完美履行之途徑。因摩西

自身本不完美。 此約亦無任何條款能根除邪惡影響

力——這些影響力正是阻礙人們遵守所有律法要求

的重大障礙。因此，基於百姓、摩西自身，以及諸

多外部邪惡影響所造成的 不完美狀態，必須訂立新

約，方能使百姓與天父建立完全且恆久的和諧關係

與恩典。 

關於新約的設立，使徒如此宣告：「這約不像我與

他們列祖所立的約，我領他們出埃及地的時候，他

們沒有遵守我的約，所以我轉臉不顧他們。這是耶

和華說的。」（希伯來書8:9） 新約將在彌賽亞國度

期間，藉著更完美的調解者——基督及其身體的肢

體（教會）——使墮落的人類與神重新和好。 （希

伯來書8:6；馬太福音19:28；路加福音22:28-30）「



2026年2月   27 

基督」將與眾聖徒同為體恤人的「祭司」，管理新

約。參見希伯來書2:11,16-18；啟示錄20:6 

使徒保羅宣告：「主說：『那些日子以後，我與以

色列家所立的約乃是這樣：我要將我的律法放在他

們裡面，寫在他們心上。我要作他們的上帝，他們

要作我的子民。』」 （希伯來書 8:10）。屆時「他

們不再教導鄰舍和弟兄說：『你該認識耶和華』，

因為他們從最小的到至大的，都必認識我。我要赦

免他們的罪孽，不再追念他們的罪惡。」（耶利米

書 31:34）  

先前事件 

當律法之約在西奈山立定時，有雷轟、閃電、密雲

、角聲震天、煙霧瀰漫，山上大震動。（出埃及記

19:16-18）使徒保羅寫道：「那景象何等可怖，以致

摩西說：『我戰兢恐懼。』」 （希伯來書12:18-21

）。這些自然現象皆具象徵意義。正如這些驚駭景

象與聲響預示律法之約的建立，同樣地，地上將有

一段大患難時期，預示新約的建立。（但以理書12:1

；約珥書2:1-11；啟示錄16:18-21）  

聖經預言與時代徵兆的應驗，昭示這大患難時期正

臨近我們。其徵兆顯現為「雷鳴」——呼求公義的

聲浪與不滿的低吼； 「閃電」象徵真理閃現與不義

暴露；「密雲」預示災難與怨懟加劇；「角聲」代

表真實與虛妄的權利訴求；「煙雲」源於無政府狀

態的毀滅之火；「地震」則預示背離神的社會、金



 

黎明 28 

融與宗教體系將遭傾覆。 哈該書 2:6,7；希伯來書 

12:26,27  

摩西離開猶太民族，上山與神交談，當時山上煙雲

繚繞，震動不已。這象徵著當基督身體的末後成員

經受至死忠心的考驗並復活得著神性時，便將迎來

前所未有的極大患難（ ）高潮，此等災難乃地上未

曾經歷。 值得慶幸的是，那些日子必會縮短，基督

公義的國度將在地上建立。馬太福音24: 21,22  

地上的代表 

聖經啟示我們，神將在地上設立人類代表來執行新

約。這些代表是耶穌初臨前（從亞伯到施洗約翰）

已然復活的忠信聖徒，他們將擔任「審判官」與「

遍及全地（ ）的君王」（ ），作為協助人類的人類

領袖。 馬太福音 11:11；路加福音 13:28；以賽亞書 

1:26；詩篇 45:16 

使徒保羅列舉了部分忠信者的姓名，並補充道：「

這些人都是因信得了美好的見證，卻仍未得著所應

許的，因為神為我們預備了更美的事，叫他們若不

與我們同得，就不能完全。」（希伯來書11:1-40）

這些神的僕人因忠心事奉主而飽受苦難。 然而他們

並非應許屬靈後裔的繼承者。儘管「因著信得了美

好的見證」，他們仍各自歸入塵土，直至基督與祂

的教會完備、新約正式立定之時。這些古代的忠信

者將如伊甸園中的亞當般「完全」復活，憑著完美

的理智與能力，成為百姓的典範與導師。 



2026年2月   29 

忠信的餘民 

除古聖賢外，神的聖先知預言猶太人中將存留忠信

的「餘民」。他們將成為新約祝福的首批承受者。  

（以賽亞書30:19；詩篇107:6,28）藉先知以賽亞，

神宣告這「雅各（以色列）的餘民」將「從地極歸

回」。 （以賽亞書10:21,22；11:11-16）。上帝亦

藉先知耶利米宣告：這忠信的餘民將被聚集，並「

住在自己的地土上」。耶利米書23:1-8 

這群忠信的猶太餘民終將回轉向主呼求拯救，不再

倚靠與列國的政治協約，亦不倚靠人的軍事力量。

屆時，主必拯救他們。（以賽亞書30:15,18,19；撒

迦利亞書14:1-3） 先知撒迦利亞寫道：「耶和華如

此說：我必……住在耶路撒冷中間；耶路撒冷必稱

為誠實之城。」這城「在這些日子裡，必在餘民眼

中顯為奇事……我必使這餘民得著這一切。」 猶大

家和以色列家啊，你們從前在列國中是咒詛，我必

拯救你們，使你們成為祝福⋯⋯你們當行這些事：各

人向鄰舍說誠實話，在城門口施行誠實與和平的審

判。」（撒迦利亞書8:3,6,12,13,16） 

先知繼續宣告：「許多民族和強盛的國度必來到耶

路撒冷，尋求萬軍之耶和華，在永生永存的主面前

祈禱。 ……到那日，必有十個人[代表 地上萬國]從列

國各族中出來，抓住一個猶太人的衣襟，說：『我

們要與你們同去，因為我們聽見神與你們同在。』

」 （撒迦利亞書 8:22,23）。 因此，從以色列忠信的

餘民開始，加上古聖賢的教導，所有民族都將獲得

回歸上帝的和解之道。 



 

黎明 30 

先知以西結預言，神將聚集「以色列的餘民」，不

僅賜予他們「以色列地」，更要使他們「心意合一

」，並將祂公義的「新靈」注入其中。（以西結書 

11:17-20） 先知彌迦最終將新約的祝福比作「露水

」與「甘霖」，將澆灌全人類。他寫道：「雅各的

餘民必在眾民中如耶和華的露水，如草上的甘霖，

不待人催促，也不等候世人。」（彌迦書5:7-8） 

以耶穌之血印證 

希伯來書以律法之約的立約過程，作為新約如何建

立的典範。使徒指出，凡與神所立之約——無論是

律法之約或新約——都必須以血為印。 「凡立約的

，必須憑死才立定；因為約是憑死立定的，若立約

者還活著，約就無效。所以前約既是憑血立的，就

更憑血立定了。」（希伯來書9:16-18）耶穌的死 為

新約的印證之血提供了功德或價值。 

耶穌與門徒設立祂受難紀念的當夜，舉杯邀請眾人

：「你們都喝這個，因為這是我立約的血，為多人

流出來，使罪得赦。」 （馬太福音26:27-28；路加

福音22:20；哥林多前書11:25）。此處耶穌表明，

祂的死將提供價值或功德，在適當時機啟動新約。 

參與耶穌的苦難 

門徒們被邀請喝這杯，象徵接納基督為他們所獻犧

牲的功績——正如福音時代後每一位獻身跟隨主的

信徒所經歷的。基於這份接納，他們蒙賜特權成為

「基督受苦的分享者」。 （彼得前書4:13；哥林多



2026年2月   31 

後書1:7）。他們因信靠祂救贖之血而「稱義」。 （

羅馬書 3:24；5:1,9）。如此他們便有機會「與祂同

死」，為要「與祂同活」；「與祂同受苦」，為要

「與祂同掌權」，成為「君王與祭司」。提摩太後

書 2:11,12；啟示錄 20:6 

使徒保羅闡明：「我們所祝福的杯，豈不是同領基

督的血嗎？我們所擘開的餅，豈不是同領基督的身

體嗎？我們雖多，仍是一個餅，一個身體，因為我

們都是分受這一個餅。」（哥林多前書10:16-17） 

在《希伯來書》中，使徒繼續闡述：「摩西照著律

法將一切誡命傳給眾百姓，就拿著牛犢和山羊的血

⋯⋯灑在書上和眾百姓身上，說：『這血就是神與你

們立約的憑據。』」（希伯來書9:19） （希伯來書

9:19-20）在這典型圖像中，「牛犢和山羊」的血象

徵基督——頭——及其身體肢體的犧牲。  

使徒保羅接著補充：「這些屬地的圖像，既然要藉

著這些祭物潔淨，就必須潔淨；但屬天的實物，必

藉著更美的祭物潔淨。」（第23節） 在律法之約下

，這些「影兒」或真實事物的圖像必須藉著動物祭

物——公牛與山羊——得以潔淨。然而「天上之物

」——新約及其安排——卻是藉著「更美的祭物」

得以潔淨。這些更美的祭物，正是基督與祂教會的

獻祭。 

新約的中保將是復活且得榮耀的「基督」階級——

以耶穌為首，連同祂所有身體的肢體。因此，在新

約之下，他們為神與人類帶來和解的中保工作，必



 

黎明 32 

須等到基督身體的最後一位成員，在 甚至 的死亡中

，被證明是忠心的，才能開始。啟示錄2:10 

由此可見，新約的目的在於使人與神和好。這項安

排乃是藉著神獨生子耶穌基督甘願獻上自己、捨命

而成就的，代價極其重大。 （約翰福音 3:16,17）。

新約將彰顯天父對全人類受造之物的慈愛與眷顧。

「神的智慧和知識何等深奧！祂的判斷何等難測！

祂的道路何等難尋！」羅馬書 11:33 


	專題文章
	那仍被棄絕的石頭

	聖經研讀
	建造基督的身體
	基督徒洗禮
	安息日
	慷慨生活

	基督徒生活與教義
	新約




